ANCORA SULLE ANALISI DELLA POESIA : Il Circolo
Ermeneutico

di Piero Pistoia & Gabriella Scarciglia

In un post del blog, richiamabile, per es., con il tag “La via
del rifugio, come introduzione al commento ad una poesia di
Gozzano, avevamo parlato di un modo particolare di "vedere" 1la
poesia. Molti "tecnici"™ della poesia hanno dimostrato di essere
d'accordo sulle nostre linee interpretative (e non solo nostre)
che alcuni hanno considerato anche interessanti e coinvolgenti.
Certamente ci saranno anche coloro, molto pil numerosi, che, mossi
da forti convinzioni radicate, in parte validate da posizioni
canoniche ed ufficiali, non condivideranno il nostro punto di
vista sulla "lettura' delle poesie, permanente sulle convinzioni
'dell'anima', prevedendo,i primi, magari, in nome di una ragione
generalizzata, anche conseguenze sul piano educativo, come se il
futuro di sistemi complessi fosse prevedibile meglio dalle
posizioni ufficiali, condivise o codificate in norme, richiamate
magari da atteggiamenti autoritari e prescrittivi! Comunque, con
Giuseppe Conte, poeta e cofondatore del Mitomodernismo ("Il
passaggio di Ermes", Ponte alle Grazie, 1999, pag.40), riteniamo
coloro, che vogliono scorgere, nelle nostre proposte, suggestioni
irrazionali o fughe dalla realta, risicati e dispersi "in qualche
remota parrocchia, o in qualche defilato circolo sindacale, in
qualche decaduta terza pagina". Uno dei motivi, a nostro avviso,
rilevante, certamente insieme ad altro, per cui ben presto i bimbi
sembrano perdere quel senso di spontaneita creativa che & loro
propria, impoverendosi sempre piu sul piano umano, e rinvenibile
in cido che afferma ancora Giuseppe Conte a pag. 14: "Il sapere
contemporaneo..., il suo scientismo, la sua ossessione di
catalogare e di analizzare", porta "verso l'asfissia e la necrosi,
verso la sterilizzazione di ogni impulso creativo"; eppure si
continua ad insegnare "che un'opera €& un sistema di segni che va
anatomizzato per mostrare e demistificare i processi con cui si
realizza"! E se volessimo davvero dire qualcosa circa il futuro
del nostro sistema educativo, all' ombra dell' attuale "politeismo
dei valori" e del continuo disincanto delle sacralita
tradizionali, se non vogliamo che la societa democratica si
trasformi in un regime di polizia, occorre che questa societa si
fondi su gradi sempre pil intensi di consenso "informato" (Gianni
Vattimo, L'Espresso 9-9-1999), nell' ambito delle tre P di Bruner
(il Passato, il Presente e specialmente il Possibile che
reinterpreta continuamente gli altri due). Ritroviamo il sacro che
e in noi, le radici sacre della wvita, riscopriamo 1l'essenza
mistica delle nostre religioni, tutte vere, che, a differenza del
pensiero etnico, che ci radica alla terra, al 'posto' (mettendo
popolo contro popolo, civilta contro civilta sino all'orrore della
"pulizia etnica', dovunque Eracle e Prometeo, i due eroi
civilizzatori, nemici della "magia sacrale", hanno combattuto gli
dei), e circolare, ricollega, unisce rimandando ad una primigenia
fratellanza cosmica (G. Conte, pago 17-18). Nell' ambito del



Possibile, 1l'arte e il sacro si toccano in territori densi e
inesplorati nel profondo della nostra umanita, da dove migrano i
bizzarri unicorni, da dove esplode "1l'energia metamorfica del
mito" che distrugge il dio per poi ricomporlo seguendo percorsi
nell'anima. E energia misurabile quella, perché gonfia lo spirito
aumano e modifica i comportamenti: “Non conosce il mare chi non ha
visto Nettuno" (E. Junger). Progettare un buon giardino significa
conoscere i nascondigli degli dei! L'anima filtra la natura
tramite il linguaggio del mito e in questo si sviluppa, e questo &
un tipo di conoscere. Leggere un libro di poesie allora € come
tenere in mano un breviario, una sfera magica o un arco! E 1l'arte,
come nelle grotte dell'uomo del paleolitico, tornera a
profetizzare con "ardite visioni e folli simboli". E i logici, i
matematici, gli scienziati? C'erano anche loro, afferma Bruner,
nelle grandi rivoluzioni umane, pacifiche e non, per la liberta,
ma "in prima fila" rischiavano musici, poeti artisti e romanzieri
e tutti quelli mossi non dal secondo principio della termodinamica
o dai risultati di una sofisticata analisi fattoriale di un certo
ambito, ma dalle fedi, dai valori, dalle passioni e dalle
speranze! "Quelli del mito" insomma, 0i mythietai di Erodoto, i
ribelli contro il tiranno. Logici, Matematici, Scienziati sono
certamente indispensabili per i progetti e la costruzione di
tecnologie protesi che sempre piu sofisticate e potenti e
specialmente per poter concorrere alla conquista dei mercati
mondiali in questa epoca temibile della globalizzazione, ma, senza
entrare nel merito (si pensi solo alle terribili "protesi"™ per la
difesa e l'offesa o le altre dirette e indirette contro la
Natura), non & certo questo l'aspetto essenziale della persona
umana. Interessante notare come Conte proponga, per la
riesecuzione consapevole (consummatory) del mito, 1' animismo
primitivo e la potenza epica, aspetti da tempo completamente
assenti nel mondo scolastico di base (lo stesso Omero, che noi
leggemmo e in parte traducemmo, con curiosita reverente, & stato
stranamente censurato!

Non ci interessa perd convincere nessuno, non perché ci manchino
le argomentazioni, ma percheé riteniamo che questo intervento
sarebbe superfluo: nessuno abbandonera, se la possiede, la propria
"religione", riflesso di ideologie e poteri culturali e rafforzata
da una prassi difficilmente scardinabile. Ci limiteremo invece
-lasciando tutti nelle loro convinzioni e anche noi nelle nostre,
certamente fondate su niente, se & vero che anche la scienza lo é
- a proporre, come riflessione a posteriori, un possibile
meccanismo che potrebbe aprire possibilita per le mille e piu vie
di interpretazione di una poesia. Percheé, nonostante tutto e
tutti, la comprensione della narrazione, afferma con forza Bruner,
e a maggior ragione della poesia, & ermeneutica: nessuna poesia
ha, infatti, un' unica e definitiva interpretazione! Il fare
significato dell' ermeneutica, continua Bruner, € un' operazione
interpretativa carica di ambiguita, scarsa chiarezza, incertezza e
sensibile al particolare contesto! Umberto Eco ha scritto un-
illuminante articolo per la rivista L'Espresso del 12-agosto-1999
sul giudicare secondo il contesto, a guisa di "illusioni quasi
ottiche" in ambienti interpretativi. Certamente nella poesia, a



fronte della narrazione standard, l'uso anomalo, implicito e
creativo del linguaggio per "circoscrivere uno spazio che non é
dicibile" definitivamente, sia per il poeta sia per il fruitore -
un cono d'ombra che & il nostro vivere le cose, un esistere come
silenziosi fratelli delle cose ("Che cos' & la poesia”, Il
.Sillabario N.3-1998)- amplifica le caratteristiche precedenti
moltiplicando le possibilita delle illusioni (le mille e piu vie)
e rendendo piu sensibili al contesto le varie fasi. Fra parentesi
ricordiamo che se la non fondatezza pud significare il "tutto va
bene" di Feyerabend, & sempre una buona carta da giocare tentare
con ipotesi azzardate e bizzarre per "indovinare il mondo"!
Vogliamo infine precisare una volta per tutte che, al di 1la delle
iperboli, per noi il "tutto va bene” ha il senso circoscritto
proposto da Bruner ed espresso a pag. 104 del suo ultimo libro
tradotto in italiano (La cultura dell' educazione, Feltrinelli
1996), al quale tacitamente questo articolo ha fatto piu volte
riferimento: "Qualsiasi ricostruzione del passato, del presente o
del possibile che sia ben forgiata, ben argomentata,
scrupolosamente documentata e PROSPETTIVAMENTE ONESTA merita
rispetto".

Per tornare all'argomento, in una poesia, considerata come
narrazione speciale, si cerca il senso nel suo complesso,
un'ipotesi sul significato del tutto. E tale senso che da
significato alle varie parti, ai vari aspetti rinvenibili nella
poesia. Ma il senso generale & fornito proprio dai significati che
attribuiamo alle varie parti, che a sua volta le controlla e cosl
via (Circolo Ermeneutico). Deviazioni anche minime di significato,
ad esem pio, nella interpretazione delle parti provoca una
variazione di senso sul tutto che a sua volta amplifica le
deviazioni sulle parti e cosl via.

Dapprima il circolo procede a spirale in un verso secondo le
caratteristiche delle deviazioni di partenza, fino a costituire
poi improvvisi salti di significato nuovi non prevedibili (la
biforcazione della teoria del Caos) che possono riflettere
interpretazioni anche strane rispetto a quelle canoniche e
ufficiali. Lo stesso stato d'animo del lettore potrebbe provocare
piccole variazioni di significato nelle parti o nel tutto
alimentando in qualche modo una spirale ermeneutica di un certo
tipo. Come si vede una variazione minima nel contesto pud
provocare una nuova interpretazione. Il nostro commento voleva
riflettere appunto il conformarsi di una di queste spirali,
all'interno dell' esperimento in corso sulla poesia promosso da
qualche tempo da Il Sillabario, sintetizzato essenzialmente nelle
due domande su cid che conta nella "lettura' di una poesia: "E la
storia-contesto del poeta o le storie-contesto di coloro che, nel
tempo e nello spazio, rileggono la poesia?':- "E l'emozione o la
struttura?" Per concludere, risaldando la trama nella nostra
interpretazione, la poesia a guisa di monade, congerie di spirito
e materia, pud® non essere esauribile nel circolo proposto. Una
rilettura a posteriori secondo "regole computazionali” & sempre
possibile col rischio perd di sacrificare sfumature del contesto e
sottigliezze metaforiche (Bruner). Non avevamo volutamente
esplicitato questa complementarita anche se era stata accennata,



perché di questo secondo aspetto sono pieni libri e cervelli, per
cui era, dunque, necessario difendere e propagandare, anche in
maniera provocatoria, il primo, che riteniamo essenziale anche sul
piano didattico-pedagogico.

Perché i famosi versi di Ungaretti "Si sta come / d'autunno /
+foglie / sul ramo" sono grande poesia, nonostante la banalita del
loro contenuto letterale? Proviamo ad innescarvi una avventurosa
spirale ermeneutica e forse qualche spericolato lettore (uno di
quelli del mito, per intenderci) riuscira a darne qualche
significato nuovo e insegnarcelo! Il Sillabario sara orgoglioso di
pubblicare queste versioni interpretative, se c¢i saranno, che
onorano il contesto.

Piero Pistoia & Gabriella Scarciglia

Da G . Conte, Il passaggio di Ermes, Ponte alle Grazie 1999.

“piffido di chi ama la natura senza amare il mito; sard sempre un amore
infondato, incapace di creare; il mito ci presenta immagini cui da vita il sogno
della natura: ci dice che anche noi siamo in quel sogno; ci fa parlare con
Nettuno in una mareggiata e con Artemide in un Plenilunio.

Nell'’attimo in cui sentiamo che parlare con gli déi & ancora possibile, le forze
dell'’universo ci attraversano ancora, e avvertiamo, in un soprassalto di
angoscia, di brama, di infinita memoria, quale potrebbe essere la vita per noi
mortali”.




